
	
	
	

	
	
	

4	de	octubre	de	1874	
 

Despojarse del amor propio y revestirse de nuestro señor Jesucristo 
	

Santa	María	Eugenia	de	Jesús	
 
 
Queridas hijas, 
 
 Quería recomendaros, una gran dedicación a la oración después de vuestro 
retiro, cogiendo como tema de vuestra meditación el cuidado con el que debéis 
despojaros de vuestra propia vida, para revestiros de la vida de nuestro Señor 
Jesucristo. Esto es, propiamente hablando, el espíritu de la Asunción. 
 

Una religiosa de la Asunción debe, a lo largo de su vida, tratar de buscar en 
qué puede imitar la vida de nuestro Señor Jesucristo y desarrollarla en ella misma. 
Para ello, no se nos piden grandes austeridades. Nuestro Señor llevó una vida 
normal en medio de los hombres. Es cierto que esta vida terminó con sufrimientos 
atroces, soportados por nosotros en la cruz.   

 
 Cada uno de nosotros probablemente también tendrá sufrimientos al final 
de su vida. No solemos llegar a la muerte sin pasar de antemano por 
enfermedades, angustias, tristezas, como lo habéis visto con nuestras hermanas 
agonizantes. Por eso el misterio de la cruz debe estar presenten constantemente 
ante nuestros ojos para que nos infunda paciencia. 
 
 Por lo tanto, debemos buscar cómo podemos imitar esta vida de acción de 
gracias, esta vida de oración, esta vida de celo, este espíritu evangélico como lo 
vemos en el Evangelio. Pero iré al grano de inmediato.  
 
 No podemos llenarnos de la vida de nuestro Señor, no podemos 
manifestarla en nuestra existencia,1 como dice San Pablo, sino a condición de que 
nos despojemos de nuestra propia vida, de nuestro propio espíritu, es decir, lo que 
es propiamente nosotros mismos. A menudo decimos: "Yo soy así, Yo pienso esto, 
Yo creo aquello”. Soy yo con mi carácter, Yo con mi vehemencia, Yo con mis 

                                                        
1 2 Cor 4:11. 
	

 



gustos, Yo con mis antipatías; es este Yo en todas sus formas que debemos 
rechazar y abandonar, si queremos tener el estilo de nuestro Señor Jesucristo.  
  

Los filósofos dicen que es imposible hacer coincidir dos formas contrarias 
en la misma materia. Así, un artista no puede crear una figura humana que sea a 
la vez fuerte y delicada, enérgica y sin vigor. Lo mismo ocurre con nuestra alma. 
Mientras nuestra manera de ser permanezca, la forma de nuestro Señor no puede 
transformarnos. Por lo tanto, es necesario trabajar y perseverar para despojarnos 
de nuestra forma de ver, pensar, ser, querer, actuar, etc., – para revestirnos de la 
forma de ver, pensar, ser, querer y actuar que nuestro Señor nos ha enseñado en 
su Evangelio. 
 
 En este sentido os he recomendado muy a menudo, en general y en 
particular, tratar de ser mujeres evangélicas2, por la sencillez, por la fe, por la 
atención a nuestro Señor por la dependencia de su espíritu, comprendiendo esta 
palabra a menudo tan dura para nosotras: "El que quiera venirse conmigo, que 
reniegue de sí mismo; pero esto es solo el principio de la perfección, y nuestro 
Señor añade: "Que cargue con su cruz cada día 3”. porque la cruz se encuentra en 
la vida religiosa, ya que, es la base toda vida humana, y cuanto más 
voluntariamente se acepte, más feliz, tranquilo y contento se estará en este mundo. 
Así que esta sencilla razón debería hacernos aceptarla, soportarla con alegría 
sobre nuestras espaldas, en lugar de arrastrarla con desgana y con pesar. 
 
 A veces buscamos cruces y austeridades para mostrar nuestro amor a 
nuestro Señor. Creedlo, es una gran cruz alcanzar la perfección de nuestro Señor. 
Supone un gran dolor, un gran trabajo dedicarse tratar constantemente a alcanzar 
algo tan santo y perfecto como nuestro Señor. Es una forma muy difícil de 
conseguir. Para lograrlo, se necesitan grandes esfuerzos, y este esfuerzo es 
doloroso.  
 
 Y, sin embargo, este trabajo se ofrece a todos. Forma parte de la elección 
que uno debe hacer en este mundo entre el camino estrecho que lleva al cielo y el 
relajado que lleva a la perdición. Todos los cristianos están obligados a elegir, y 
solo los que pasan por el camino estrecho llegan al reino de los cielos. Pero para 
nosotros, que somos algo más que los cristianos normales, el esfuerzo debe ser 
mayor, más constante. Se nos pide un sacrificio total, generoso.  
 
 Es cierto, hermanas, que la alegría acompaña a este sacrificio, pues al 
olvidarnos, encontramos a nuestro Señor Jesucristo, experimentamos la alegría de 

                                                        
2 "Hijas": palabra utilizada por la madre María Eugenia. 
3 Mt 16:24. 
	



estar unidos a él, poseemos la paz que derrama en una conciencia recta por su 
gracia y su compasión. En la medida en que los primeros elementos de la vida de 
Jesucristo aparecen en nosotros, en esa misma medida la paz comienza a echar 
raíces en nuestra alma. 
 
 Sabéis que cada vez que nuestro Señor se aparecía a sus discípulos después 
de su resurrección, sus primeras palabras eran: La paz esté con vosotros4. Así, 
desde la primera aparición de Jesucristo en el alma, nos da la paz. Si a veces trae 
pruebas, cruz, también trae la paz, y la paz que supera todo razonamiento5según 
la expresión de San Pablo. Pero esta paz que supera todo sentido, solamente nos 
la da nuestro Señor, y en la medida en que su cruz cala en nuestra alma. 
 
 En este sentido un gran santo, San Lorenzo Justiniano, que había alcanzado 
un alto grado de perfección, decía que, si el mundo sospechara la alegría que se 
encuentre en la austeridad y en el sacrificio, la paz y la satisfacción que se 
encuentra en los monasterios más severos y sometidos a las leyes de la perfección, 
más rigurosa, escalarían los muros para venir a buscar estas alegrías. 
 
 En la medida, pues, en que el alma hace más sacrificios, que pone más 
empeño en asemejarse a nuestro Señor Jesucristo, en esa medida encuentra una 
alegría que el mundo no conoce, una alegría sobrenatural que se debe a la 
presencia de Dios en ella, y que supera todos los bienes y alegrías de la tierra. En 
este sentido nuestro Señor prometió a sus discípulos que recibirían el ciento por 
uno incluso en medio de las persecuciones6, este ciento por uno se nos da por la 
presencia de Dios en nosotros. Es cierto que los mártires en las profundidades de 
sus mazmorras estaban alegres y tranquilos ya que Jesús se formaba y habitaba en 
ellos.  Así podían resistir hasta dar su vida por la confesión de la fe, con una fuerza 
sobrehumana. 
 
 Es cierto que esta presencia de Dios en nosotros no siempre se percibe, 
porque Dios quiere que el alma se purifique por mayores esfuerzos, por un trabajo 
más costoso. Así que se esconde, lo que es necesario para evitar que esta alma 
caiga en la autosatisfacción, en la vanidad espiritual, que es el mayor de los males. 
Dios se retira, quita sus consuelos, sus luces, para que nos veamos miserables e 
imperfectos. 
 
 Si fuéramos sabios, esta visión, en lugar de entristecernos, nos consolaría, 
porque nos sentiríamos, al menos por esta parte, absolutamente en la verdad, y 

                                                        
4 Lc. 24,36 
5	Fil. 4,7        	
6 Mt 19:29. 
	



comenzaríamos a caminar feliz y tranquilamente, reconociendo que somos la pura 
nada, y bien convencidas de que por nosotras mismas no podemos hacer nada. 
 

Es extraño que ese sea el efecto que se produce en el alma a causa de sus 
imperfecciones. Por lo general, esta idea le desagrada. Esto demuestra que 
necesita que nuestro Señor se lo dé, le obligue a entrar en una pobreza extrema, 
hasta que ella se complazca en su pobreza porque encuentra la infinita riqueza en 
Dios. 

 
 Pero vuelvo a lo que os dije al principio: Acostumbraros a deciros con 
frecuencia: "Solo haré algunos progresos si me parezco a nuestro Señor. El 
recuerdo de mí, el pensamiento alrededor de mí, la mirada hacia mí, la palabra que 
vuelve sobre mí, todo esto debo eliminarlo, destruirlo, para que todo en mí vaya 
a nuestro Señor y que su imagen quede impresa en mi interior y en mi exterior.  
 
 A los más jóvenes les diría que este debe ser el objeto de sus esfuerzos y de 
su trabajo continuo: que pidan a Dios sobre todo la gracia de no perder el tiempo 
de la vida. 
 
 Este tiempo es precioso, porque se nos da para ganar la eternidad. A veces 
oímos a la gente decir: "¡Oh! ¡cómo me gustaría llegar al final!". ¿Qué sentido 
tiene decir esto? ¿Es para ahorrarse unos días de dolor y trabajo?¡Y qué es eso 
para la eternidad! Si es para unirse a Dios, porque creemos que nos asemejamos 
a nuestro Señor Jesucristo, ¡es muy presuntuoso! Quién puede decir: ¿"Soy como 
nuestro Señor?; tengo sus pensamientos, sus voluntades, sus formas de ver, de ser 
y de actuar” Quien habla de esta manera está todavía lleno de amor propio y de 
orgullo. 
 
  Por el contrario, como sabemos que aún queda mucho camino por recorrer, 
no digo que debamos pedir la vida, sino que lo aceptamos con gratitud, como un 
gran regalo de Dios. Si aceptamos la vida de esta manera, deseando solo 
parecernos más a nuestro Señor, Dios está como obligado a concedernos esta 
semejanza divina, que se completará durante la enfermedad. 
 
 Si solo deseamos librarnos de los problemas de la vida, nuestro Señor bien 
puede satisfacer este primer deseo, pero sin satisfacer el segundo. De este modo, 
seguiremos con un parecido incompleto e inacabado con nuestro modelo divino. 
Ya que es en esta tierra donde debemos formarlo en nosotros trabajemos aquí con 
valor, pensando que se trata de hacer una fortuna eterna, un bien eterno que 
buscamos poseer, un estado estable que debemos conquistar por medio de algunos 
sufrimientos en este mundo. Así han pensado todos los santos. 
 


